
2021 
 

 

 

 

 

 

 

975 ans de vie 

Patrimoine sacré … 

sacré patrimoine ! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Albert-Marie DEMOITIE 

Jean-Paul ETIENNE 

Actes de la conférence du 21 février 2022 



975 de vie – 21.02.2022 

2 

975 
 

 

Ô Dieu… Dieu Tout Autre… Tu es 9 …trois fois trois… 

Tu es 3  le Dieu Trinité, multiplié par Toi-même … 

Tu es 3  vers Toi se portent nos regards au travers de vitraux orientés vers le soleil 

levant… 

Tu es 3  mais Tu es l’Unique, l’Inatteignable, l’Inconnaissable, 

 

Tu ES  au-delà de tout, de tout ce qu’on peut penser de Toi, 

Tu ES au-delà de tout, de tout ce qu’on peut dire de Toi, 

Tu ES au-delà de tout, de tout ce qu’on peut construire de Toi… 

Ô Dieu… Dieu d’Alliance … Tu es 7 … 

Tu es l’Être parfait, et Tu nous veux parfaits avec Toi… 

Tu es 7 … Tu es chéba dans la langue de ton peuple hébreu … mot qui signifie à la 

fois « sept » et « Alliance » … 

Tu es « sept » et Tu es « Alliance ».  

 

Tu Te lies à nous pour nous mener vers ce « parfait » … 

Et Tu ne Te fatigues pas de nos faiblesses et nos lenteurs …  

Sans Te lasser, Tu renouvelles cette alliance avec la Terre et avec les 

hommes…pour les conduire à Toi … 

Ô Dieu… Dieu de proximité … Tu es 5 … le chiffre de l’humain…  

Toi, l’au-delà de tout, Tu T’es dépouillé, abaissé,  

Tu es devenu Homme… 

Tu es venu… Tu nous as servis jusqu’à en mourir… 

 

Mais    Tu ES toujours 

Tu vis,  

Tu nous brûles du feu de l’Esprit pour nous entraîner vers cet au-delà de tout… 

 

9  -   7  -  5 

Quel magnifique tiercé, Seigneur, pour T’approcher et dire Ton désir pour nous… 

 

9  -   7  -  5 

3 chiffres, Seigneur, qui disent non seulement l’âge de ce bâtiment, mais qui disent 

surtout Ta présence au cœur de la vie de tous en cette ville de Nivelles… 

 

 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

3 

Nous allons vous présenter non seulement l’histoire d’un bâtiment, mais aussi la vie d’une 

« Dame » de 975 ans que nous n’osons pas qualifier de « vieille » … tant elle a toujours été 

jeune… et elle l’est toujours… 

La jeunesse ne se compte pas en années mais en vitalité. On est jeune tant qu’on a une raison 

de vivre… 

Et cette Dame qu’est cette Collégiale n’a cessé, depuis 975 ans et plus, d’avoir eu des raisons 

de vivre… en témoigne le souci de la remettre debout après chaque incendie qu’elle a connu… 

Ce sont deux regards que nous vous invitons à poser sur ce lieu… 

Deux regards… avoir un œil double… comme le fait le 

disciple d’Emmaüs, à gauche sur cette représentation du 

peintre Arcabas (Jean-Marie PIROT)… Il a un œil 

double… pour nous dire que, au-delà de ce que notre œil 

biologique voit, il y a une autre perception… invisible… 

Comme le dit, par exemple Laurent VOULZY venu 

chanter en ce lieu, « Il existe des choses derrière les 

choses. » 

Derrière ce que l’on voit… il y a des choses qu’on ne voit 

pas… 

Nous allons donc partager avec vous un double regard sur cette Collégiale, un regard historique 

sur l’œuvre des hommes pour le culte dont ils ont voulu honorer sainte Gertrude, œuvre des 

hommes pour le Dieu auquel Gertrude avait consacré sa vie, et un regard spirituel, regard plus 

intérieur ou du cœur, un regard plus subjectif qui est propre à chacun.  

Avant d’entrer dans le vif du sujet, un mot sur ce regard intérieur que nous avons annoncé 

comme « spirituel ».  

La ‘spiritualité’, au sens où on l’entend aujourd’hui, est une notion que le Moyen-Âge ne 

connaît pas. 

A cette époque, on fait la distinction entre la « doctrine » : la foi, les dogmes, et leur contenu, 

et la « discipline », la mise en pratique de la foi.  

Les règles mises en place sont souvent liées aux règles monastiques et des ordres religieux 

Si dans des textes du Moyen-Âge, on trouve le mot « spirituel », ce n’est pas dans un sens 

religieux mais ’est spirituel’ ce qui est indépendant de la matière. 

La spiritualité, au sens ‘religieux’ du mot n’apparaît qu’au XIXème s. 

La spiritualité, c’est la dimension religieuse de la vie, ce qui touche à la vie de l’esprit… 

Pour le croyant, c’est ce qui concerne sa relation avec le Dieu auquel il croit, pour le chrétien, 

c’est la vie en un lui que suscite l’Esprit Saint … 

C’est dans son sens actuel que nous vous proposons un regard spirituel sur ce lieu… 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

4 

La vocation de Gertrude 

Gertrude est née en 626, pense-t-on.  

Elle était la fille de Pépin l’Ancien, dit de Landen, et de Itte ou Iduberge.  

De Itte, on ne dispose guère d’informations, sauf qu’elle était princesse 

d’Aquitaine, née vers 592.  

Pépin, lui, est bien connu comme Maire de Palais d’Austrasie, une sorte de 1er 

ministre, sous Dagobert 1er, un des derniers rois mérovingiens.  

La statue que vous voyez à droite est souvent présentée 

comme celle de Gertrude. En fait, si on admet la cohérence 

entre ces deux figures, qui semblent former un couple, se 

trouvant disposées, avant-guerre, de part et d’autre des 

marches du chœur, mais aussi l’absence d’attributs liés à la 

fonction d’abbesse, rien ne permet d’affirmer formellement 

qui elle représente.  

Quant à Pépin, il était petit propriétaire terrien : 7.800 ha sur Nivelles. Plus que la surface 

actuelle de la commune de Nivelles ! 

On ne connaît pas l’emplacement exact de sa « villa », mais il n’est pas impossible qu’elle fut 

située sur le site ou à proximité de notre église.  

De telles richesses attirent les prétendants à la main de Gertrude.  

La châsse du XIIIème illustre la suite des événements.  

Pépin et Itte proposent à Gertrude de se marier, à l’instigation du 

roi Dagobert. Elle a neuf ans ! 

Celle-ci, très tôt, refuse toute proposition et 

décide de se consacrer à Dieu.  

Elle est, pour cela, soutenue par Saint Amand, alors Evêque de Maastricht, 

diocèse dont Liège dépendait à l’époque, tout comme Nivelles.  

Ce refus du mariage fut largement figuré dans les œuvres picturales qui 

nous sont parvenues. 

Il faut rappeler que Saint Amand fut l’évangélisateur de la Gaule Belgique. 

Il y fonda nombre d’abbayes, dont celle de Nivelles.  

 

 

 

La Vita Gertrudis nous transmet un récit de la 

vocation de Gertrude.  

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

5 

Gertrude décide de se consacrer à Dieu. Itte lui coupe les cheveux en signe 

d’humilité mais aussi par sécurité, un édit de Clotaire prohibant, sous peine 

de mort, l’enlèvement d’une religieuse.  

En 640, Pépin meurt. Itte décide de fonder une 

abbaye, dont Gertrude devient la 1ère abbesse, 

consacrée par Saint Amand. 

Gertrude, la crosse abbatiale à la main, est 

agenouillée devant l’Evêque Amand, debout près d’un autel.  

Elle dirige 2 monastères, un monastère d’hommes, un autre de femmes.  

Pour assurer l’éducation religieuse de ses moines et moniales, elle recherche la collaboration 

de personnages instruits, dont Feuillen, moine irlandais, dont nous parlerons plus tard.  

Elle mène une vie d’ascèse, de prière, et meurt, croit-on, en 659, à l’âge symbolique de trente-

trois ans. On est donc en droit de se demander pourquoi le millénaire de sa mort a été fêté en 

1664… 

Sa vie a été écrite vers 670, soit peu de temps après sa mort, par un moine de Nivelles, 

contemporain de Gertrude, ce qui est un gage de fiabilité.  

Les miracles 

De nombreux miracles lui sont attribués, de son vivant déjà, mais aussi post-mortem. 

Plusieurs d’entre eux nous sont connus grâce à des manuscrits des 

Xème et XIème siècles.  

On assiste d’ailleurs à une amplification des événements, au travers 

des nombreuses « Vita sanctae Gertrudis » écrites au cours des siècles 

suivants, phénomène propre à ce genre hagiographique.  

Les récits des miracles ont traversé le temps et sont toujours évoqués sur la châsse du XIIIème, 

sur les panneaux du char du XVème et sur le retable dit de l’Annonciation du XVIIIème que nous 

pouvons admirer dans le bas-côté sud de la Collégiale.  

Ils ont été officiellement reconnus par le pape Honorius II, au début du XIIème siècle.  

Le culte de sainte Gertrude ne sera cependant reconnu qu’en 1219 et 1221 par deux bulles 

pontificales, sous le pontificat du pape Honorius III, et elle ne devint officiellement la patronne 

de Nivelles, avec saint Michel, qu’en 1962, par décret du pape Jean XXIII.  

Des événements intéressants sont liés aux miracles attribués à sainte Gertrude.  

On relate l’épisode de marins envoyés par Gertrude 

en Irlande pour y quérir des manuscrits, assaillis par 

un monstre marin, - comprenez une grosse tempête 

-, et sauvés par l’intervention de Gertrude. L’auteur 

de la première Vita Gertrudis se trouvait sur ce 

bateau, ce qui est un gage d’authenticité.  

Cet épisode peut expliquer que Gertrude fut 

considérée comme protectrice des voyageurs.  



975 de vie – 21.02.2022 

6 

D’autres miracles lui sont attribués post-mortem, 

comme la résurrection d’une religieuse d’abord, 

ensuite celle d’un enfant tombé dans un puits et 

ressuscité couché sur l’autel de la Sainte, ainsi 

que d’autres guérisons.  

Sur ce panneau du char, on voit la guérison d’un homme à la main coupée. 

S’agit-il d’un condamné pour vol ? C’était la coutume, à l’époque, de 

trancher la main coupable des voleurs.  

Le célèbre récit du chevalier est aussi très documenté et se retrouve sur 

les panneaux du char, sur la châsse du XIIIème et sur les panneaux de Thonon.  

Un chevalier, cherchant la vie facile, vend son âme au diable 

en échange de sept ans de bonheur et de richesse.  

A l’issue des sept ans, le chevalier invite ses amis à un 

banquet, pour fêter la fin des réjouissances.  

Sur le conseil de ses amis, il boit à la coupe de Gertrude et 

implore sa protection.  

En fin de parcours, 

Gertrude pend le diable au 

gibet et récupère le contrat signé avec le sang du chevalier.  

Il s’agit d’un thème qui n’est pas particulier à Nivelles et qui 

se retrouve dans d’autres légendes en d’autres endroits, 

comme, par exemple, à l’occasion de la construction de l’hôtel 

de ville de Bruxelles. Mais c’est une autre histoire.  

Le dernier miracle dont nous trouvons trace dans notre 

église est celui du gazon d’Odélard, noble lépreux qui 

boit à une coupe, invite sa fille à boire à la même coupe, 

ce qu’elle refuse.  

Il la déshérite alors et 

fait don de ses terres à 

l’abbaye. Gertrude 

sort alors la main de sa 

châsse et accepte symboliquement le don sous la forme d’une 

motte de terre engazonnée.  

Vous aurez certainement remarqué les souris ou les rats présents sur nombre de représentations 

de notre sainte. Elle semble avoir été invoquée comme protectrice contre rats et souris, mais à 

partir du XVème siècle seulement.  

Les représentations antérieures ne comportent pas ce 

détail.  

Il s’agirait en fait d’un miracle, repris dans une légende 

locale, attribuant à Gertrude le fait d’avoir délivré la région 

d’une invasion de rats.  



975 de vie – 21.02.2022 

7 

La fondation de l’abbaye initiale 

Revenons maintenant à notre abbaye.  

Au départ, l’abbaye se composait de deux monastères distincts, un monastère 

d’hommes et un de femmes. Elle respectait la règle de Saint Colomban, moine 

irlandais, règle amenée à Nivelles par saint Feuillen, ami de Gertrude.  

En 650, Gertrude céda des terres à Feuillen, afin d’installer un monastère à 

Fosses-la-Ville.  

Soulignons le lien important entre la Gaule Belgique, dont Nivelles, et 

l’Irlande.  

Cette belle amitié entre Feuillen et Gertrude finit très mal. 

Feuillen est assassiné par des brigands en 655.  

Sainte Gertrude part à sa recherche et découvre le corps de 

Feuillen dans les bois du Roeulx, 

guidée par une colonne de feu 

raconte la Vita Gertrudis.  

Ses restes sont transférés à Fosses, tandis que ceux de ses 

compagnons seraient rassemblés dans un sarcophage daté du VIIème 

siècle, peut-être sous nos pieds.  

Revenons à notre monastère nivellois. Dès le début, il comptait trois oratoires distincts, Saint-

Pierre, église cimetériale de la communauté de femmes, Saint Paul, celle réservée aux chanoines 

et l’église Sainte Marie, qui deviendra l’église paroissiale.  

Sainte Marie 

 

 

Saint Paul 

         Saint Pierre 

 

 

 

 

On verra très rapidement la prédominance du monastère de femmes par rapport à celui des 

hommes, situation qui s’amplifiera par la suite.  

L’abbaye devient « royale » au VIIIème siècle et « impériale » sous Charlemagne (IXème siècle), 

indices de l’immixtion progressive du pouvoir politique dans la gestion des abbayes.  

Cette évolution est importante car elle explique en partie l’importance du lieu au Moyen-Âge, 

et, notamment, la taille de l’église.  

L’arbre généalogique de Gertrude explique aussi l’intérêt de l’Empire pour ce monastère.  



975 de vie – 21.02.2022 

8 

Gertrude avait une sœur, Begge, 

mariée à Anségise, lui-même fils de 

Saint Arnould, Evêque de Metz.  

Que des ecclésiastiques aient eu une 

descendance à l’époque n’était pas si 

rare que cela. Ce n’est en effet qu’en 

1079, au concile de Rome, que 

l’interdiction du mariage des prêtres 

fut décidée.  

Cependant, dans ce cas précis, 

Arnould était veuf quand il fut 

désigné comme évêque.  

Begge, avant de fonder, devenue 

veuve elle-aussi, le monastère 

d’Andenne, engendra Pépin de Herstal, lui-même père de Charles Martel, vainqueur des 

Sarrasins à Poitiers en 732, qui engendra Pépin le Bref, père de Charlemagne. Gertrude était 

donc l’arrière-arrière grand-tante de Charlemagne.  

Cela peut expliquer non seulement la protection dont l’abbaye a joui de la part du Saint-Empire 

germanique, mais aussi l’architecture particulière de notre Collégiale dont le style est qualifié 

de roman ottonien.  

La liturgie avant Charlemagne 

Que dire de la liturgie avant le VIIIème siècle dans nos régions ? 

Il est difficile de répondre car nous ne disposons que de peu de documents, contrairement à 

Rome et l’Orient, pour lesquels on bénéficie de davantage de sources 

Chez nous, c’est une période où le christianisme est occupé à s’implanter. 

Au sujet de la liturgie, elle devait être d’une grande sobriété et simplicité, les célébrations plus 

solennelles arriveront plus tard. Elle était pleine de vitalité et les fidèles participaient activement 

– notamment par le chant et en communiant –, manière de vivre la liturgie à laquelle reviendra 

beaucoup plus tard le Concile Vatican II. 

Mais on voit aussi que l’accueil de l’étranger et l’attention aux pauvres étaient bien présents. Il 

y avait une activité apostolique, même dans et autour des abbayes. Les moines et moniales 

n’étaient pas que des contemplatifs ! 

On le voit avec saint Colomban, moine irlandais et évangélisateur, qui a eu une influence sur 

l’abbaye de Nivelles, on le voit aussi avec sainte Gertrude dont on souligne le souci des pauvres. 

Ce qui va aussi se développer très vite à partir du Haut Moyen-

Âge et jusqu’au XVIIIème siècle, c’est le culte des reliques. 

Les transferts des restes d’un saint sont l’objet de grandes 

réjouissances et les processions avec les reliques des saints 

deviennent très populaires… 

Ces processions se sont perpétuées en bien des endroits jusqu’à 

aujourd’hui, en témoigne le Tour Sainte-Gertrude chez nous ! 

 



975 de vie – 21.02.2022 

9 

Evolution de l’abbaye au IXème siècle 

Nous avons vu que, au départ, l’abbaye respectait la règle de saint Colomban. Dès le IXème 

siècle, le statut de l’abbaye change.  

Les moines et moniales devaient prononcer des vœux : pauvreté, célibat, obéissance.  

A l’aube du IXème siècle, sous l’influence des Carolingiens, une politique de sécularisation se 

fait jour.  

Les moines et les moniales sont remplacés par des chanoines et des chanoinesses suivant la 

règle d’Aix-la-Chapelle. On y voit une nouvelle influence de l’Empire.  

 

 

Charlemagne, assis 

Abbaye saint Martiel, Limoges 

Eginhard, Vita Karoli 

 

 

 

On peut d’ailleurs expliquer cette évolution par le désir des puissants d’assurer une mainmise 

sur le fonctionnement de l’abbaye.  

En effet, cela permettait à l’empereur de nommer lui-même l’abbesse, qui sera parfois … une 

laïque, mais sera aussi une princesse d’Empire, et qui possède, théoriquement, le droit de haute 

et basse justice.  

Dès le XIème siècle, le chapitre féminin sera réservé à la noblesse, contrairement au chapitre 

masculin, et le chapitre féminin est tout à fait sécularisé au XIIIème siècle.  

Les chanoinesses sont dotées de biens, ce qui explique la richesse de l’abbaye au Moyen-Âge.  

Les chanoinesses et chanoines ne prononcent pas de vœux, ne suivent pas de règle sauf celle de 

pratiquer une vie honnête. Les chanoinesses peuvent posséder des biens mais doivent, par 

contre, assister aux offices et consacrer une partie de leur activité aux bonnes œuvres et à 

l’éducation. Elles peuvent quitter le chapitre, et se marier. Nous verrons plus tard l’influence 

de leur assiduité aux offices sur les revenus qui leur sont attribués.  

On verra également dans la suite de l’histoire les conséquences importantes entraînées par un 

tel statut.  

Quoiqu’il en soit, de par la présence d’un chapitre de chanoinesses, l’église prend le statut 

d’église collégiale.  

Au XIème siècle, l’abbaye est à son apogée. Elle dépend de l’Evêché de Maastricht-Liège et de 

l’Empereur du Saint Empire Germanique.  

Les informations concernant la manière de célébrer la liturgie sont un peu plus fournies.  

 



975 de vie – 21.02.2022 

10 

La liturgie carolingienne 

La conversion des populations à la foi chrétienne dans nos régions s’achève dans les années 

700. On peut dire qu’à la fin du VIIIème siècle, le christianisme est devenu la religion de 

l’Occident. 

Les souverains carolingiens s’investissent comme responsables du salut du peuple. Ils régissent 

l’Eglise de la même manière qu’ils régissent la société profane avec un souci manifeste 

d’unification de l’empire.  

Que dire de la liturgie à cette époque ? 

Les figures des rois de Jérusalem et des grands-prêtres du Temple refont surface, avec comme 

lieu central le Temple. Charlemagne est présenté comme « le nouveau David ». A cette époque, 

il y a un grand souci de centralisation, y compris pour l’Eglise. Pour y arriver, on va s’inspirer 

de ce qui se fait à Rome.  

Le christianisme devient alors une affaire de pratiques extérieures et d’obéissance à des 

préceptes, obligation de la pratique dominicale et abstention du travail ce jour-là, paiement de 

la dîme au clergé. On est loin des propos de Paul qui dit que c’est l’Evangile, la foi au Christ 

qui importe et qui affranchit de la Loi.  

La notion de « liberté spirituelle » est alors difficile à comprendre et même inaccessible aux 

gens du Peuple.  

On assiste dès lors au développement d’une hiérarchie et d’un clergé séparé du peuple. La 

pratique devient davantage une obligation d’ordre social qu’une adhésion personnelle à la foi. 

Tous les sujets de l’empire doivent adorer le même Dieu que l’empereur, d’où des conversions 

forcées et la répression, par la force, des schismes et des hérésies.  

Le prêtre devient davantage l’homme de la prière et du culte, pour laisser de côté la prédication, 

la diaconie et le témoignage.  

C’est à cette époque que se mettent en place les diocèses, l’évêque, auparavant itinérant comme 

l’était saint Amand, est rattaché à un diocèse où il réside, le bâtiment-église devient un espace 

« sacré », où ceux qui s’y réfugient bénéficient du droit d’asile. 

L’époque carolingienne a été surnommée la « civilisation de la liturgie ». D’un côté, le culte est 

rendu par les prêtres, et de l’autre les fidèles y assistent.  

La vie liturgique prend une place importante dans la vie 

des moines mais les « bonnes œuvres » ont tendance à 

disparaître, alors que, du temps de St Colomban et de 

Gertrude, elles tenaient une place importante 

La liturgie devient une suite de rites. On assiste à 

l’apparition et l’imposition de textes liturgiques dont 

beaucoup sont inspirés de l’Ancien Testament, et la 

dédicace d’une église, événement fêté chez nous en cette 

année 2021, est accompagnée de rites somptueux avec 

beaucoup d’aspersions d’eau bénite et d’encensements. 

 

Saint Grégoire dictant un texte théologique 

Registrum Gregorii – Trèves - 983 



975 de vie – 21.02.2022 

11 

C’est dans ce contexte que l’abbaye bénédictine de Nivelles, dès le IXème siècle, est remplacée, 

comme nous l’avons vu, par un double collège de chanoinesses et 

de chanoines.  

C’est aussi le début des messes privées, sans peuple, et le chant 

liturgique prend une place croissante dans les offices. 

Charlemagne, dès 785, ordonne une véritable centralisation de la 

liturgie suivant le rite romain, et, avec son Admonitio generalis 

ordonné en 789, rend obligatoire l’usage du chant grégorien dans 

tout le royaume.  

Ces prestations musicales difficiles sont réservées à des chantres 

formés dans des écoles-cathédrales ou des monastères.  

Dès le Xème siècle, on assiste à l’apparition de la polyphonie à 2 

voix.  

Manuscrit Einsiedeln (964-971) 

Introït (Puer natus est nobis) 

Renaissance carolingienne 

La disposition des églises à l’époque ne facilite pas la participation des fidèles : les laïcs restent 

debout dans la nef et sont séparés du chœur réservé aux clercs.  

Le latin est adopté comme langue de la liturgie car seule langue écrite à l’époque. C’est sans 

doute pour cela que les langues vulgaires n’ont pu s’imposer dans la liturgie, contrairement aux 

Eglises d’Orient. Peu de laïcs savent lire.  

Le fossé se creuse entre le clergé et les fidèles. Les clercs deviennent des « professionnels de la 

prière », comme ce fut sans doute le cas à Nivelles avec les collèges de chanoinesses et 

chanoines. Leur tâche habituelle était d’assurer les offices à la collégiale, tâche tellement 

habituelle qu’il leur arrivait d’en oublier la véritable raison de leur présence.  

On raconte qu’un jour … 

Les chanoines et les chanoinesses étaient réunis à la collégiale, comme chaque semaine, 

assis chacun dans leur stalle. 

Ils psalmodiaient en alternance les psaumes de l’office.  

Leurs voix plus ou moins chevrotantes étaient-elles encore assez puissantes pour 

toucher le Ciel ?  

Toujours est-il que la lumière du jour filtrée par les vitraux s’assombrit soudain, le 

chœur de la collégiale se retrouva dans la pénombre et de violents coups de tonnerre 

parvinrent jusqu’aux oreilles des prélats, de plus en plus violents … au point que le 

prévôt du chapitre se leva et lança à ses confrères :  

Je crois que nous ferions mieux d’arrêter de chanter et de commencer plutôt à prier … 

A la question de savoir comment on célébrait la messe en 1046, on peut répondre, sans grand 

risque de se tromper, qu’on la célébrait comme on le faisait avant Vatican II … 

Une nouvelle conception du Saint Sacrifice de la messe se fait jour. Dieu descend du ciel sur 

Terre, le canon est dit à voix basse… ce qui en augmente l’aspect de « mystère », on ne se 

préoccupe plus de la présence ou non d’une assemblée.  



975 de vie – 21.02.2022 

12 

On assiste à l’apparition des hosties blanches, la communion est reçue dans la bouche. Avant 

cela, elle était reçue uniquement dans les mains, mais on communie peu, sauf aux fêtes.  

Dès ce moment, le célébrant se pare d’ornements parfois somptueux.  

La séparation entre les officiants et les fidèles est consommée.  

 

Evolution politique de l’abbaye à partir du XIème siècle 

  

Sainte Gertrude de Nivelles 

Culte, histoire, tradition 

Emmanuel Collet, 1985 
 

Au XIème, les biens de l’abbaye sont importants. Elle 

possède notamment des vignobles, en France et en 

Rhénanie. 

D’un point de vue politique, le monastère est en conflit 

permanent avec ses avoués, comtes de Louvain, puis ducs 

de Brabant, et ce, dès le XIème siècle.  

On voit apparaître des possesseurs laïcs des biens de l’abbaye, à côté de l’abbesse élue.  

Des luttes de pouvoir sont inévitables.  

Fin XIIème, début XIIIème, on assiste à la troisième et dernière grande transformation de l’abbaye.  

L’abbaye est maintenant totalement sécularisée.  

Les chanoinesses, bien que maintes fois réprimandées par l’évêque référendaire, se sont 

toujours refusées à réformer des règles considérées comme trop lâches par l’autorité 

ecclésiastique.  

Le XIIIème siècle marque le déclin de la 

puissance temporelle de l’abbesse. Les Ducs de 

Brabant font main basse sur nombre de biens de 

l’abbaye et font alliance avec les bourgeois pour 

contrer les pouvoirs de l’abbesse qui perd peu à 

peu ses pouvoirs temporels.  

 

Gisant du Duc Henri I 

Eglise saint Pierre (Louvain) 

 

Dès cette période, c’est le Duc de Brabant qui impose sa loi à l’abbaye.  

Il profite notamment des nombreux conflits intérieurs entre l’abbesse et la congrégation, qui se 

jalousent constamment sur leurs droits et prérogatives.  

La discipline se relâche. 



975 de vie – 21.02.2022 

13 

Les chanoinesses sont autorisées à occuper des maisons privées, mais gardent le chœur, le 

réfectoire, et, peut-être, le dortoir en commun.  

Chaque membre de la congrégation est pourvu d’une même prébende, constituée d’une partie 

des revenus de l’abbaye. Nous reviendrons plus tard sur le calcul de cette prébende. 

Il faut noter que la véritable cheffe du chapitre n’est pas l’abbesse mais bien la prévôte.  

A partir du XIVème siècle, Nivelles est confrontée à des crises majeures : la peste noire, le déclin 

économique, un dépeuplement, l’émancipation politique de la bourgeoisie, le choléra.  

L’abbaye vit les siècles suivants dans un relatif repli sur elle-même. Au 

XVIIIème siècle, les postulantes devront prouver 16 quartiers de noblesse 

pour être admises.  

Elle reçoit même la visite de Joseph II, en juin 1781. En fait, il vient 

visiter une amie, la comtesse Marie-Joséphine de Thurheim, comtesse 

autrichienne, chanoinesse, qui a reçu la prébende en 1772.  

Elle loge dans la maison claustrale de la chanoinesse Marie Anne de 

Bergh de Trips, maison que nous connaissons bien puisque c’est la 

dernière maison claustrale qui subsiste à Nivelles.  

Elle fut vendue comme bien national en 1799, donnée par 

Mademoiselle Kaieman à la fabrique d’église en 1866, et est 

actuellement le siège du Doyenné de Nivelles.  

L’abbesse, la dernière du nom, était à 

cette époque la comtesse Marie Félicité 

Philippine Van der Noot.   

 

Nous avons trouvé dans les archives de la Collégiale le 

livre des présences des chanoinesses.  

    On y lit :  

Table des personnes contenues 

dans ce livre 

Faire attention relativement aux 

dames qui étaient en pertes au premier d’août.  

Madame l’abbesse Vandernoot 

Madame la prévôte de Gelois 

Les dames 

d’ijve, de Lannoÿ, d’Horion, … 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

14 

Ensuite, nous trouvons le registre des présences, chanoinesse par chanoinesse. Le registre 

commence par l’abbesse qui n’échappait pas au contrôle… 

Madame l’abbesse  

• est partie le 10 d’août 1789 et s’est 

représentée le 15 dudit mois 

• perd les vigiles du 14 janvier 1790 

• est partie le 19 d’août 1790 après avoir été 

à matines et s’est représentée le 25 dudit 

mois. Gagne les vigiles dudit jour.  

Etc…  

• est partie le 30 maÿ 1794 en gain de 

prébende à cause du départ des dames 

chanoinesses.  

Ce livre des présences permettait de contrôler le 

payement des prébendes aux chanoinesses, ce payement 

étant conditionné par leur présence aux offices.  

Le 30 mai 1794, la congrégation est dissoute et les 

chanoinesses quittent les lieux.  

 

Evolution du sanctuaire au fil du temps 

Revenons maintenant aux murs du sanctuaire.  

Dès la mort de Gertrude, les pèlerins affluent, attirés par la réputation de sainteté de Gertrude, 

même si, rappelons-le, son culte n’a été reconnu qu’au XIIIème siècle.  

Au départ, il est vraisemblable que l’abbaye s’est installée dans les dépendances de la « villa » 

de Pépin, villa au sens latin du terme.  

Cinq églises se succèderont sur le site avant le bâtiment actuel. Nous y reviendrons.  

La première, église mérovingienne, date donc du VIIème siècle 

(vers 650). Elle est dédiée à saint-Pierre, et pourrait ressembler à 

ceci, sur base d’autres sanctuaires de l’époque. 

Elle renfermera la tombe de 

Gertrude, qu’on peut encore voir 

dans les fouilles sous la nef. 

On trouve aussi de nombreuses 

tombes mérovingiennes du même 

siècle. 

C’était une habitude des monastères d’inhumer leurs membres sous 

le pavement des églises, habitude qui perdurera encore longtemps.  

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

15 

Au VIIIème siècle, une nouvelle église est construite. On y inhume déjà des personnalités 

importantes, pour qui la proximité de la Sainte semble être un gage de vie éternelle.  

C’est ainsi qu’on trouve sous la nef actuelle, la tombe d’Himeltrude.  

Qui était-elle ?  

Il n’y a pas de certitudes absolues sur son identification. Il 

n’y a que des présomptions. 

Il s’agirait d’une femme, du nom d’Himeltrude, morte à l’âge 

de 40 à 45 ans, mesurant 1,70 m, taille exceptionnelle pour 

les femmes de l’époque. Ces détails ressortissent d’une étude 

anthropologique effectuée il y a une dizaine d’années.  

Sa tombe se trouve cependant dans un niveau archéologique daté du début du Xème siècle. Il 

n’est cependant pas anormal que l’emplacement d’une tombe d’un personnage important soit 

déplacé au cours du temps.  

Et pour être enterrée sous la collégiale, ce ne pouvait pas être n’importe qui ! 

Un élément important d’identification est constitué par une tuile sur laquelle est gravé un texte :  

HIMELTRUDIS SEPULT 

III KL.IVL.OB.HIMELTRUDIS IN XPO 

Sépulture de Himeltrude, le 3ème jour des calendes de 

juillet, Himeltrude meurt dans le Christ.  

Pour éclaircir le mystère lié à l’identification du squelette, 

intéressons-nous à la vie de Charlemagne.  

Le Chroniqueur Eginhard, contemporain et même collaborateur de Charlemagne, écrivit une 

Vita Karoli à la gloire de son maître.  

Une princesse, dont il ne cite pas le nom, est évoquée au titre de première concubine.  

Elle lui donna deux fils dont un fut nommé Pépin le Bossu. Elle fut répudiée par Charlemagne, 

ce qui lui permettait à celui-ci d’épouser une princesse lombarde occasion d’agrandir ses 

domaines. A l’époque, la notion de mariage était encore très floue et les contingences politiques 

passaient avant la fidélité ou les sentiments.  

Elle est morte en 771.  

Eginhard écrit dans la Vita Karoli Imperatoris :  

Erat ei filius nomine Pippinus ex concubina editus, cuius inter caeteros mentionem 

facere distuli, facie quidem pulcher, sed gibbo deformis 

Il avait eu, d’une concubine, un fils nommé Pépin, dont j’ai différé la mention quand 

j’évoquais ses autres enfants, agréable d’aspect, mais enlaidi par une bosse.  

Il faut cependant lire Le Livre des évêques de Metz, écrit en 784, pour apprendre le nom de 

cette concubine :  

Charles avait eu un fils nommé Pépin, de la noble Himiltrude, avant son mariage 

légal.  

 



975 de vie – 21.02.2022 

16 

Voilà les éléments en notre possession.  

Il est possible que, répudiée, elle se soit réfugiée dans un monastère placé sous la protection de 

l’empereur. Pourquoi pas Nivelles ?  

Quant à Pépin le Bossu, il se révolta contre son père, fut mis au pas, tondu, et finit ses jours au 

monastère de Prüm, dans le diocèse de Trèves.  

 

Sous notre église, on trouve 

traces des fondations d’une 

église carolingienne du 9ème 

siècle, à 3 nefs, possédant déjà 

un avant-corps et 3 tours. Cette 

église sera remaniée fin du IXème 

et encore au Xème siècle. La 

succession de ces constructions, 

remaniements, agrandissements 

peut être consécutive à de 

nombreux incendies, très 

fréquents à l’époque, mais aussi 

à l’accroissement du nombre de 

pèlerins. 

Notons que, dès le IXème siècle, même si son culte n’est pas encore 

officiellement reconnu, le vocable de Sainte Gertrude remplace celui 

de Saint Pierre. 

 

Saint Pierre 

Pignon sud du transept oriental 

 

C’est de cette époque, aux environs de 

l’an 1000 que date une autre tombe, 

celle d’Ermentrude, petite-fille de 

Hugues Capet par sa mère, Hedwige et 

fille de Renier IV Comte de Hainaut 

Elle est identifiée par une petite croix 

en plomb, trouvée lors des fouilles 

après-guerre :  

« Le 6 des calendes de septembre (soit le 27 août),  

Ermentrude est morte dans le Christ.  

Fille du comte Renier et sa mère Hedwige la fille du roi Hugues ».  

Elle était âgée de deux ans.  

 



975 de vie – 21.02.2022 

17 

C’est aux environs de l’an 1000, après un grave incendie, que débute la reconstruction de 

l’église que nous connaissons. Un nouveau chapitre commence.  

La reconstruction de 1046 

Nous entamons la 2ème période importante de la vie de notre collégiale, qui s’étend du XIème au 

XVIème siècle, époque de la contre-réforme et du concile de Trente. 

Suite à l’incendie des environs de l’an 1000, on entame la construction de la nef actuelle, 

consacrée à Sainte-Gertrude. 

Notons que l’avant-corps précédent est 

conservé, par manque de moyens financiers, 

vraisemblablement. Il semble de plus qu’il 

n’ait pas été gravement touché par 

l’incendie.  

Il est cependant plus étroit que la nef 

nouvellement construite, et, un peu plus 

d’un siècle plus tard, il est démoli et 

remplacé par l’avant-corps actuel.  

 

  

Des traces de cet 

ancien avant-corps 

sont encore visibles 

sous le chœur 

occidental.  

 

 

 

 

A ce stade, il est intéressant de consulter la chronique du moine Sigebert, de l’abbaye de 

Gembloux, écrite entre 1036 et 1047 et donc contemporaine de l’événement :  

Il dit, pour l’année 1046 :  

« Aeclesia sanctae Gertrudis Nivigellensis, quae ante aliquot annos post 

neglegentiam et incuriam effusi sanguinis Domini concremata fuerat, in novam 

reaedificata, benedicitur presente Heinrico Imperatore. » 

« L’église Sainte Gertrude de Nivelles, qui, naguère avait été brûlée parce que le sang 

de Notre Seigneur répandu sur la croix n’obtenait là qu’insouciance et tiédeur, fut 

reconstruite à neuf et bénie en présence de l’empereur Henri ».  

Voilà bien un texte qui n’est pas très tendre pour les chanoines, qui étaient surtout chargés des 

tâches matérielles, dont l’entretien des bâtiments.  

 



975 de vie – 21.02.2022 

18 

Dans ce texte, on précise la présence d’Henri III, empereur du Saint Empire Romain 

Germanique qui se considérait comme le chef temporel et spirituel de la chrétienté. Il aurait 

même porté sur son dos les reliques de la sainte. 

 

                                                           

Henri III 

Wazon 

 

Le Prince-Evêque de Liège Wazon était aussi présent. 

Il était un fervent admirateur de l’Empereur, et réputé 

comme protecteur des Juifs et des Cathares.  

Il ne se prenait pas pour rien. En effet, on lisait sur sa pierre tombale  

« Le monde périra avant que renaisse un autre Wazon »… 

Il est difficile de savoir ce qui a été conservé de l’église précédente. Peu de 

choses vraisemblablement.  

Les archéologues se demandent si cette église ne présentait pas des 

tribunes au-dessus des bas-côtés.  

On trouve en effet d’étranges traces dans les maçonneries du transept 

occidental. Tenant compte que le sol, à cette époque, était situé 1,5 mètre 

plus bas que le niveau actuel, ce n’est pas impossible, spatialement parlant.  

De telles dispositions existent dans des églises 

contemporaines, comme Saint-Vincent à Soignies, tenant compte cependant 

que cette église émarge au roman scaldien et non au roman ottonien. 

 

XIème siècle 

XIIème siècle 

 

 

 

XXème siècle 

 

 

 

 

       

XIVème siècle 



975 de vie – 21.02.2022 

19 

Cela étant dit, il faut reconnaître que notre église est particulière car elle est double : deux 

chœurs, deux transepts, deux porches d’entrée.  

Pourquoi deux chœurs, l’un vers l’Est, l’autre vers l’Ouest ?  

Traditionnellement, les églises sont orientées vers l’Est, vers le Soleil Levant, vers Jérusalem… 

sauf à Rome, où les basiliques majeures (saint Jean-de-Latran, saint Pierre…) sont orientées 

vers l’Ouest. Charlemagne aurait voulu qu’on dise la messe « à la manière de Rome » lors des 

grandes fêtes.  

On évoque aussi l’Est, lieu de vénération des reliques, l’Ouest, culte du Sauveur, utilisé lors 

des grandes fêtes (Pâques).  

Une telle disposition se retrouve d’ailleurs dans 

nombre d’églises majeures construites à l’époque 

carolingienne, comme celle de Maria-Laag en 

Allemagne.  

 

L’abbatiale de Maria-Laag 

 

 

Il semble important de souligner que pendant tous ces siècles du Moyen-Âge que nous 

évoquons à propos de notre Collégiale, rien n’est construit par simple fantaisie des architectes, 

ni de manière gratuite. Tout a un sens et une portée religieuse… C’est le cas aussi pour l’avant-

corps ou « Westbauw ». 

L’avant-corps est à la tête de l’édifice. Avec son volume imposant, c’est lui que l’on voit 

d’abord avant d’entrer.  

Rien qu’en voyant ses trois tours – qui évoquent la Trinité – on sait que l’on est devant un 

édifice chrétien.  On retrouve d’ailleurs un peu partout la symbolique du chiffre 3. 

Il ne s’agit ni d’un porche, ni d’un narthex… mais alors quel était son rôle ?  Quelle était sa 

fonction ? La question est vaste et la réponse n’est pas claire.  

Il y a diverses interprétations possibles car on est mal renseigné sur la liturgie telle qu’elle se 

vivait à cette époque. Il semble en effet que l’avant-corps n’ait pas connu qu’une seule fonction 

mais ait servi à diverses utilisations selon les époques. 

Son lien direct avec la nef de l’église et le fait qu’on l’appelle ‘chœur’ font penser qu’il avait 

naturellement une destination cultuelle. 

L’avant-corps abritait un autel, ce qui en faisait bien un chœur qui « répondait » d’une certaine 

manière à celui situé dans le chœur oriental. La grande pierre d’autel retrouvée dans les débris 

du bombardement de 1940 a permis de replacer l’autel qui s’y trouve actuellement. 

 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

20 

Avant l’époque ottonienne (donc avant le XIème siècle), une 

interprétation affirme que l’avant-corps carolingien était dédié à la 

Résurrection du Sauveur… et donc que l’on y célébrait 

prioritairement les offices de la Semaine Sainte et du temps pascal.  

A l’époque ottonienne, des documents permettent d’affirmer que 

l’avant-corps a gardé une fonction liturgique faisant office de 

contre-chœur par rapport au chœur principal. Des chants et des 

représentations se donnaient à partir de ce chœur pendant le temps 

de Pâques alors que certains offices s’y déroulaient de manière 

habituelle. 

Certains prétendent que ce chœur occidental était une ‘église’ ou 

‘chapelle’ impériale destinée spécialement à l’empereur lorsqu’il 

était de passage. Il aurait donc pu contenir un trône. Cela n’est pas sans lien avec le culte pascal 

puisque, à cette époque, l’empereur est considéré comme le représentant du Christ.  

Le culte qui s’y tenait a dû être lié aux chapelles attenantes, notamment la chapelle-tribune 

dédiée à Sainte Gertrude. 

Des historiens soulignent que le « Westbauw » a pu servir aussi comme lieu de protection, pour 

se barricader et s’y retrancher lors d’attaques, d’où son volume important et ses nombreuses 

meurtrières. 

Avec l’apparition du style gothique, on arrive à des lieux plus unifiés où tout est orienté vers le 

chœur oriental. L’avant-corps perd de sa signification et n’est plus utilisé 

qu’occasionnellement. 

Avant de poursuivre, permettez-nous de partager ce que ce chœur occidental nous inspire et le 

sens spirituel que nous y voyons aujourd’hui… 

Quand on entre par une des portes latérales, pour atteindre ce chœur occidental, il faut faire 

demi-tour, comme s’il fallait retourner d’où l’on vient. Ce chœur pourrait ainsi symboliser notre 

vie profane, mais une vie profane qui n’est pas sans Dieu.  

Que voit-on aujourd’hui dans ce chœur ? 

En son centre, nous 

voyons une pierre d’autel 

surplombant un agneau, 

symbole de la mort et de 

la résurrection du Christ.  

Le Christ ressuscité est 

avec nous, pas seulement 

en ce lieu, mais dans tout 

ce que nous vivons.  

 

Ce bas-relief, datant du XIIème siècle, a été récupéré lors de la restauration de l’avant-corps. Il 

avait été intégré dans la façade à une époque indéterminée.  

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

21 

En haut, trois vitraux illuminent le lieu. Le Christ apporte la 

lumière dans toute notre vie.  

Derrière l’autel, 

remarquons cette 

belle représentation 

de saint Paul 

illuminé par le 

Christ sur le chemin de Damas, événement qui va 

le transformer complètement.  

Nous aussi, si nous laissons la lumière du Christ 

nous éclairer, nous ressentirons la conversion en 

nous, et dans notre manière de vivre.  

Revenons à notre monument.  

La nef, romane, comportait vraisemblablement déjà un plafond plat, tel 

que restitué après 1940.  

A l’extérieur, le chevet 

oriental est plat, ses trois 

hautes fenêtres 

symbolisent la trinité.  

Les murs sont épais de 

deux mètres.  

On constate une curiosité : 

la présence de traces de charpente sous le niveau 

actuel de la toiture. Il est vraisemblable que la 

pente de toit était, à l’origine, différente de la pente actuelle.  

A l’époque, sont construits des « alloirs », galeries entourant le chevet et permettant le 

déplacement des pèlerins autour et sous les reliques, sans gêner les offices.  

On distingue encore les accès extérieur et intérieur Nord des 

alloirs : à l’extérieur, la porte de la cave dite « du char », à 

l’intérieur, la cavité actuellement cachée par l’orgue.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

22 

Le portail du marché est percé au XIIIème siècle, comme entrée 

des laïcs.  

Remarquons que, déjà à l’époque, le côté Sud de la collégiale était 

garni d’échoppes de marchands donnant sur le marché. Ces échoppes 

furent remplacées par des maisons d’habitation dès le XVème siècle. 

Cette disposition perdurera jusqu’en 1940.  

 

 

 

L’extérieur de l’église est fort peu orné. Nous reviendrons sur les portails romans plus tard.  

Seul le pignon dit « de 

saint Pierre », fermant 

vers le Sud le transept 

oriental, présente une 

ornementation sculptée 

remarquable, qui daterait 

de la seconde moitié du 

XIIème siècle.  

En levant le nez, on y 

distingue un grand nombre d’arcades, sur cinq niveaux différents, comportant en leur centre un 

bas-relief représentant Saint-Pierre bénissant.  

 

 

Globalement, les trois nefs, les deux transepts, le chœur 

oriental datent du XIème siècle. Seule la deuxième sacristie 

est un ajout du XIVème siècle.  

 

 

Comme on l’a dit auparavant, le massif occidental date, lui, du XIIème siècle (vers 1160).  

Dans son état actuel, fortement restauré après le bombardement de mai 

1940, on distingue le massif barlong, une contre-abside dont on 

reparlera plus tard, deux tourelles d’escalier latérales, une tour centrale. 

Cette disposition est le fruit d’une évolution qui s’étale sur près de neuf 

siècles, ponctuée d’incendies, de conflits armés… 

Mais comment se présentait l’avant-corps au XIIème siècle ?  

Nous disposons de fort peu de traces.  

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

23 

Un sceau du chapitre de 1443, appendu à un acte (Sigillum capituli 

ecclesie nivellensis).  

Une représentation stylisée sur la 

châsse du XIIIème … 

C’est tout, et ces représentations 

sont fort imprécises.  

 

 

Divers essais de représentation ont 

été faits pour imaginer comment l’église se présentait à l’époque, et, 

notamment, son clocher.  

On se demandait notamment s’il était carré ou hexagonal, à l’origine.  

 

 

 

 

Les porches d’entrée 

Il nous reste cependant des témoins importants du bâtiment original : les deux porches d’entrée, 

datés du XIème siècle. 

L’un, dédié à l’histoire de Samson, symbolise l’ancien Testament, l’autre, dédié à Saint Michel 

évoque le nouveau testament.  

Levons la tête en entrant : il n’en reste que le linteau, représentant Saint 

Michel bénissant de la main droite et portant un long phylactère. Il est 

symboliquement le gardien de l’abbaye, le chef de la milice céleste, 

ennemi de Lucifer, mais aussi deuxième saint protecteur de la Ville de 

Nivelles.  

Il est 

encadré par 

deux arbres, 

symboles du 

paradis, l’arbre de vie et l’arbre de la 

connaissance du monde.  

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

24 

On y voyait également une statue colonne 

intéressante.  

S’agit-il d’une Vierge de l’Annonciation ou 

d’une Sainte Gertrude, on ne le sait. Son 

habillement permet de la dater du XIIème 

siècle. Si l’inscription « Gertrudis » est 

originale, ce pourrait être la plus ancienne 

représentation connue 

de la sainte. La statue se trouve actuellement dans une chapelle-tribune. 

Nous vous invitons maintenant à vous attarder devant le portail 

Samson, qui serait, semble-t-il, le plus ancien portail roman de 

Belgique. C’est le portail de l’Ancien Testament.  

Il symbolise le combat du Bien contre le Mal.  

Le Livre des Juges nous raconte cette histoire en détail, reproduite sur 

le linteau et les colonnes.  

Samson est le dernier Juge. Il vécut au XIIème siècle avant notre ère. Il faut comprendre la 

dénomination « juge » non comme celui qui condamne, mais comme l’exécuteur des jugements 

de Dieu.  

A gauche, une colonne évoque un épisode de la lutte de Samson contre 

les Philistins : il a arraché les portes de Gaza et les transporte sur son 

dos.  

Au centre du linteau, on voit 

Samson terrassant le lion et lui 

arrachant la mâchoire. Il préfigure 

l’histoire du Christ, comme Celui-

ci abat le démon.  

 

 

On lit ensuite l’histoire de Samson et Dalila. 

Il faut savoir que la légende nous dit que la force de Samson résidait dans sa chevelure… Il 

était en effet Naziréen, portait barbe et cheveux longs en 

signe de consécration à Dieu.  

Les Philistins lui envoient une femme, Dalila, chargée de le 

séduire et de découvrir le secret de sa force. Samson tombe 

dans le piège et lui livre son secret.  

Elle lui fait couper les cheveux pendant son sommeil, et, 

comme dit le texte, sa force se retira de lui.  

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

25 

Les philistins s’emparent de Samson et lui crèvent les yeux. Il 

perd la lumière et est condamné à tourner une meule en prison.  

Il semble que, comme de nos jours, l’information circule mal… 

Ainsi les cheveux de Samson repoussent, sans provoquer de 

réaction chez ses geôliers.  

La colonne de droite évoque la fin de 

l’histoire : Samson, placé par les Philistins entre les colonnes du temple 

de Dagon, les écarte et le temple s’écroule sur les spectateurs. Sa mission 

est terminée.  

Remarquons que les deux colonnes 

sont soutenues par des lions 

accroupis, gardiens du lieu. Ils 

indiquent une rupture entre le 

profane et le sacré. Ces lions, 

représentés sans mâchoire inférieure, symbolisent une 

métamorphose, sans danger, à travers la mort.  

 

Les pieddroits sont garnis de feuilles 

de vignes, centaures, animaux 

fantastiques.  

 

 

 

 

Du XIème siècle doit aussi dater la crypte, appelée « la vieille 

église ».  

Partiellement comblée au fil du temps, elle a été entièrement 

dégagée à l’époque moderne.  

 

Progressons maintenant dans le temps.  

Le cloître date du XIIIème siècle. Traditionnellement implanté 

au Sud, plus ensoleillé, il est, ici, au Nord car au Sud se 

trouvaient le marché et une importante chaussée.  

Vous pouvez constater que trois 

côtés ont été violemment restaurés, au XIXème siècle, à la 

Viollet-le-Duc, en remplaçant la presque totalité des 

colonnettes. Le quatrième côté, situé sous le dortoir, en face de 

vous quand vous sortez de la Collégiale, est d’origine. Il n’y 

avait plus d’argent pour terminer le côté Nord, heureusement ! 

 



975 de vie – 21.02.2022 

26 

Un cloître représente à lui seul toute une symbolique.  

Rien n’est construit par simple fantaisie, tout a un sens religieux.  

N’oublions pas que la plupart des gens ne savent ni lire ni écrire. Les églises, dans la manière 

de les concevoir et à travers ce que l’on y voit, devront exprimer le message chrétien et le 

transmettre, au travers des vitraux dans les cathédrales gothiques, des fresques dans les églises 

romanes.  

Le cloître, lui, est d’abord un lieu fonctionnel pour passer d’un bâtiment à un autre au sein de 

l’abbaye. Mais on pourrait concevoir des passages plus simples.  

En fait, le cloître a toute une portée symbolique. C’est un espace libre, un lieu de circulation, 

de retrait, de paix, de prière, de méditation.  

La partie centrale est comme une fenêtre ouverte sur le ciel, avec au sol, souvent, un petit jardin 

qui rappelle le jardin d’Eden, le paradis, un jardin qui rappelle ou annonce le Royaume de Dieu 

que Jésus nous promet au-delà de cette vie.  

Le cloître est un lieu de passage obligé pour le moine qui se rend à l’église, et il y va sept fois 

par jour. Ce passage par le cloître lui donne un moment pour se préparer, se recueillir avant de 

se présenter devant Dieu pour la prière.  

Le cloître nous donne aussi de découvrir la symbolique du chiffre 4. 

Il a généralement la forme d’un carré, il présente donc 4 côtés. Le carré est symbole du monde 

sensible, de l’univers dans sa totalité.  

Tout l’espace intérieur du carré est une ouverture vers le 

ciel qui rappelle la vocation du chrétien, et en particulier du 

moine, vocation de s’élever vers Dieu.  

Le chiffre 4 représente la Terre, le créé, par les 4 éléments, 

eau, air, terre, feu, par l’espace, les 4 points cardinaux, par 

le temps, les 4 saisons.  

Il annonce également la plénitude du salut : les 4 bras de la 

croix de Jésus, les 4 

Evangiles, les 4 vertus cardinales : justice, tempérance, 

force, prudence.  

Ce symbolisme 4 est aussi présent dans la Collégiale : 

Le chœur oriental présente au centre 3 vitraux de couleur 

bleue symbolisant la Trinité, et, à gauche et à droite 2 x 2 

vitraux évoquant la Terre, le créé que Dieu vient éclairer et 

sauver par sa Lumière.  

La symbolique du 4 est aussi gravée dans les pierres d’autel, une croix aux 4 

coins, figurant les 4 points cardinaux, et une 5ème croix au centre, celle du 

Christ, qui est venu sauver les hommes des 4 coins du monde… 

 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

27 

Si un jour vous vous promenez dans le 

cloître, vous pourrez admirer les 

nombreuses pierres tombales qui y sont 

conservées et un Christ de Pitié en pierre 

peinte du XVIème siècle. 

 

 

Le XVème et le XVIème siècle 

L’évolution des goûts architecturaux va commencer à marquer le 

bâtiment.  

Ainsi, au XVème siècle déjà, on abandonne la tour romane pour la 

remplacer par un clocher gothique qui s’élève à plus de 100 mètres.  

 

 

Dans la nef, du XVème au XVIIème, les charpentes et le plafond en bois sont 

progressivement remplacées par des voûtes maçonnées.  

Les voûtes gothiques des bas-côtés qui ont résisté au bombardement en sont 

encore témoins. 

 

Saint Paul  Notre-Dame 

 

 

 

Un plan du XVIème siècle nous apprend 

l’implantation des édifices abbatiaux à cette 

époque. 

 

 

Le grand moustier 

 

 

 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

28 

Le XVIIème siècle, la folie des grandeurs 

Au milieu du XVIIème siècle, la flèche (toujours en bois) brûle. Ce ne serait que le 15ème incendie 

subi par le bâtiment.  

On décide alors la construction d’une tour carrée, en pierre 

cette fois, et d’une flèche à huit pans culminant à 380 pieds, 

soit 124 mètres.  

La folie des grandeurs ! 

Et les problèmes commencent ! 

En effet, le surpoids dû à cette construction commence à 

entraîner divers désordres. On est obligé d’arraser la partie 

supérieure des tourelles. La tourelle nord est plus basse ! 

Et on n’en reste pas là.  

Le Concile de Trente, qui se termine en 1563, va lui aussi apporter son lot de conséquences 

désagréables.  

Ce Concile sera l’objet d’importantes réformes, notamment liturgiques, non sans conséquences 

sur l’architecture. 

Il a deux objectifs : répondre à la réforme luthérienne et réagir aux coutumes populaires et aux 

superstitions qui ont pris de l’ampleur. Il va ainsi provoquer la rédaction d’un nouveau missel 

et la création de séminaires pour la formation des prêtres.  

Concernant le culte et la liturgie, si le Concile recommande d’expliquer le sens de la liturgie 

aux fidèles, cette recommandation n’a pas ou peu d’effet. La liturgie reste une affaire de clercs, 

les fidèles assistant simplement à l’office et communiant peu, ou en dehors de la messe.  

Le Concile prône également le développement du culte du Saint-Sacrement. Dans cet esprit, il 

préconise la construction d’églises dont le portail d’entrée se 

trouve au centre de la façade, dans l’axe de la nef, de manière à 

entrer face à l’autel, au centre duquel doit être placé le tabernacle. 

Ainsi, dès le XVIIème siècle, le chapitre décide la démolition de 

l’abside romane et l’ouverture d’un portail axial.  

Ce portail existait toujours au 

début du XXème siècle.  

Si vous vous promenez dans le 

parc de la Dodaine, vous avez 

peut-être été intrigué par cette 

arcade, déposée au milieu de nulle 

part. C’est l’ancien portique, 

démonté lors de la restauration et abandonné à son triste sort. 

Quoi qu’il en soit, cette nouvelle disposition entraîne la 

condamnation des deux portails romans dont nous avons parlé. A 

toute chose, malheur est bon, cette fermeture en assurera une 

bonne conservation.  

 



975 de vie – 21.02.2022 

29 

Notons que le surpoids provoqué par l’énorme clocher et la 

suppression du contrefort constitué par l’abside entraînent des 

désordres qui vont perdurer jusqu’à la restauration d’après-guerre.  

On voit que les arcades des chapelles tribunes donnant sur le cœur 

occidental ont dû être bouchées… 

 

 

 

Au XVIIème on installe un Jacquemart sur la tour 

sud. Il s’agit d’une figure en laiton, datée du XVème, initialement placée sur 

l’Hôtel de Ville. Il fut offert par Charles le Téméraire lors d’une visite en 

1469, à l’époque où nous étions bourguignons, et transféré à la Collégiale au 

XVIIème.  

 

 

Le XVIIIème siècle 

Au XVIIIème, une restauration de l’intérieur de la Collégiale se 

réalise au goût du jour : stucs, lambris garnis de tableaux, nouveau 

mobilier, chaires à prêcher, autels, statues, le tout sous la direction 

de Laurent Delvaux. Nous parlerons plus tard de cet artiste nivellois, 

très célèbre en son temps.  

 

1794 : les chanoinesses quittent la Collégiale, leur ordre est dissout 

par Joseph II.  

 

Le XIXème siècle 

1859 : nouvel incendie ! 

 

Incendie du 8 mars 1859 

Lithographie de Licot & Cannelle 

 

1860 : un concours est organisé visant à la restauration de l’avant-

corps.  

Huit projets sont remis dont sept prévoient la reconstruction de 

l’abside et la pose d’un clocher roman. Le huitième projet conserve 

l’entrée axiale et prévoit une flèche de cent mètres de haut. Ce 

projet, le moins cher, est adopté.  

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

30 

Il est décidé de remplacer la structure du clocher par une armature 

métallique, jugée indestructible … 

Les deux tourelles sont remises à même hauteur. Les désordres 

architecturaux continuent à se manifester, eu égard à la charge et à 

l’absence de l’abside … 

 

 

Fin du XIXème siècle, on décide de réaliser d’importants travaux de 

restauration à l’intérieur de l’église. 

Ils commencent par le chœur oriental, qui restera dans l’état de 

l’époque jusqu’à la guerre, mais n’iront pas beaucoup plus loin, par 

manque de fonds.   

Le maître-autel, surmonté de la 

châsse, a été inauguré le 26 septembre 

1911 par le Cardinal Mercier.  

Le XXème siècle 

Le 14 mai 1940, le mardi après la Pentecôte, les bombardiers 

pilonnent le centre de Nivelles. Les bombes incendiaires pleuvent 

sur la Collégiale. La structure 

métallique fond, le clocher 

s’écroule.  

La Collégiale a brûlé pour la 

19ème fois.  

Seuls échapperont au carnage le 

Palais de Justice … et la cure. 

Les Allemands avaient-ils prévu d’épargner le Palais de 

Justice, pour en faire la Kommandantur ? Nul ne sait.  

La charpente de la nef s’enflamme mais la voûte résiste. Elle 

s’écroulera après quelques jours, laissant cependant le temps de 

sauver le mobilier, des statues, quelques tableaux, les stalles du 

XVIème, le char.  

Sous l’orgue, on avait 

aménagé une cache 

pour abriter la châsse et quelques pièces d’orfèvrerie 

de valeur.  

Hélas, le bombardement a eu lieu alors que la cache 

n’était pas encore fermée. L’incendie a gagné la 

tribune et le buffet d’orgue. Le contenu de la cache a 

brûlé dans une fournaise d’enfer.  

La coupe de Gertrude, en partie en verre, a fondu, ce qui signe une température supérieure à 

1500 °C… 



975 de vie – 21.02.2022 

31 

La chasse du XIIIème est partiellement détruite. 

Les cloches tombent et sont cachées sous le sol 

du chœur occidental tandis que le bourdon de 

trois tonnes reste calé au centre de la calotte du 

chœur pendant plus d’un an.  

Plusieurs cloches du carillon, fendues, sont 

actuellement visibles dans le cloître.  

Ce carillon, installé vers 1920, comportait trente-cinq cloches.  

Rapidement, les autorités allemandes autorisent des fouilles archéologiques dans la nef. Elles 

mettent au jour les différents niveaux correspondant aux édifices successifs dont nous avons 

parlé.  

Il faut savoir qu’à chaque reconstruction, le niveau du sol s’élève puisque la reconstruction se 

fait sur les ruines de l’édifice précédent.  

Reconstitution de l’avant-corps 

Dès les années cinquante, le problème de l’avant-corps se pose : comment le reconstruire ?  

En 1958, les autorités communales, qui doivent mettre la main à la poche, imposent la 

reconstruction de l’abside, mais aussi le maintien de la tour du XVIIème … 

On assiste alors à une véritable querelle de clochers ! 

Suite aux réactions contradictoires, en 1974, la Ville décide d’organiser un référendum afin de 

rencontrer le sentiment majoritaire de la population sur la forme à donner au 

clocher. 

3 solutions sont proposées. 

A. La tour et la flèche gothiques s’inspirent de celles réalisées au XVIIème. 

La solution gothique tient compte de l’apport des siècles et rappelle la 

silhouette bien connue jusqu’en 1940.  

 

B. Les restaurations conduites dans une optique gothique ou romane ne 

recueillant pas une adhésion unanime, il peut être envisagé de construire 

une toiture à deux versants couvrant la totalité de l’avant-corps, sans 

couronnement.  

 

 

C. La tour romane proposée est inspirée par la représentation figurant sur le 

sceau du chapitre de l’abbaye dès le XIIIème siècle et sur la châsse de 

sainte Gertrude. Cette solution s’inscrit dans un programme d’ensemble 

roman.  

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

32 

C’est finalement cette proposition qui emportera une majorité des suffrages, soit 

58 %. La solution gothique emporte 40 % des votes, et la solution sans 

couronnement à peine 1 %. 

La solution octogonale s’impose, culminant à 55 mètres, symbole de 

résurrection et balise sur le chemin de saint Jacques de Compostelle.  

 

La liturgie actuelle selon Vatican II 

Dans la vie de l’Eglise, l’événement majeur de cette période 

a été le Concile Vatican II (1962-1965) avec une importante 

réforme liturgique et une réelle préoccupation pour 

l’assemblée des fidèles qui est appelée à participer 

concrètement et activement au culte. 

Un des signes les plus visibles de cette réforme est 

l’aménagement des chœurs tel que nous le connaissons 

aujourd’hui, avec le prêtre qui préside face au peuple et 

l’utilisation de la langue vernaculaire. 

Soulignons que, au-delà de tous les aménagements apparus à partir du VIIIème siècle, le nouveau 

Missel (de Paul VI) fait souvent référence aux formes les plus anciennes. Il met l’accent sur la 

communauté qui se rassemble et célèbre, en retrouvant l’esprit fraternel qui animait les 

premières communautés chrétiennes.  

Si on examine attentivement chaque partie de la messe, on voit que, dans chacune d’elles, il y 

a des convergences avec la manière dont la messe était célébrée dans les premiers siècles, tout 

en conservant les apports positifs des différentes époques. 

Les œuvres d’art 

Notre Collégiale renferme nombre d’œuvres d’art, plus ou moins connues du public.  

Laurent Delvaux a été un sculpteur célèbre, figure marquante de l’école du XVIIIème.  

Né à Gand en 1696, il vécut à Nivelles où il mourut en 1778.  

Nous trouvons diverses œuvres de ce sculpteur, dont la chaire de 

vérité d’Elie provenant de l’église des Carmes, dont Elie était le 

patron.  

Ces œuvres de Delvaux constituent toute une catéchèse.  

Elie est un homme fort et puissant, homme plein de feu, qui va faire 

l’expérience de la douceur de Dieu. 

Fatigué, découragé, il veut se retirer : « Seigneur, c’en est trop, 

reprends ma vie… » 

Mais Dieu n’abandonne pas celui à qui il confie une mission. Il 

prend soin de lui en envoyant son ange le nourrir. C’est cela qui est 

représenté au pied de la chaire. Fortifié par cette nourriture, Elie 

poursuivra son chemin… 

Placée au pied d’une chaire de vérité, cette représentation nous enseigne que cette nourriture, 

c’est la Parole de Dieu. (1 Rois 19, 1-7) 



975 de vie – 21.02.2022 

33 

La chaire de la Samaritaine mérite, elle aussi, notre 

intérêt. L’artiste y a représenté la rencontre entre Jésus et 

la Samaritaine… 

Au pied de ce meuble, trois animaux s’offrent au regard. 

Certains disent que c’est simplement une fantaisie de 

l’artiste mais nous n’en sommes pas si sûrs, parce ces 

animaux véhiculent une symbolique de la foi chrétienne. 

Ils nous disent quelque chose de l’Eau Vive dont parle 

Jésus à la Samaritaine, cette Eau Vive que donne Jésus et 

qui ne donne plus jamais soif.  

La salamandre a la morphologie du lézard. Elle est identifiée au feu 

parce qu’elle aurait la faculté de pouvoir vivre dans le feu sans être 

consumée. Cela rappelle le buisson ardent dans le livre de l’Exode, 

buisson où Dieu se révèle à Moïse, buisson qui brûle sans se 

consumer. Dans l’iconographie médiévale, la salamandre représente 

le « Juste », celui qui est « a-justé » à Dieu, qui reste dans la paix et 

la confiance en Dieu malgré les épreuves. 

La grenouille est un animal ambigu, surtout si on la confond 

avec le crapaud. D’un côté, elle apparaît comme un animal 

diabolique qui détruit, à l’image de la deuxième plaie 

d’Egypte, invasion de grenouilles.  

Dans le livre de l’Apocalypse, elles sont associées à des esprits 

impurs qui participent à la colère de Dieu (Ap 16,13).  

D’un autre côté, à cause des métamorphoses qu’elle connaît avant l’âge adulte, - de têtard, elle 

devient grenouille -, on y voit un symbole de naissance, de renaissance et de résurrection. 

Vous avez peut-être déjà vu une grenouille représentée portant une croix ! 

Mais sans chercher trop loin, l’élément naturel dans lequel vit la grenouille, n’est-ce pas l’eau ? 

Elle a donc bien sa place près du puits, et, placée à proximité de la Samaritaine, n’est-elle pas 

occupée à inciter celle-ci à croire ?  

La grenouille n’est-elle pas tout simplement là pour inviter à la foi ? La grenouille n’est-elle 

pas celle qui crooiit… crooiit… crooiit… ? 

Quant à l’escargot, il a aussi un lien avec l’eau. Les gens de la terre 

racontent que c’est après la pluie que l’escargot sort de terre. Il est 

un beau symbole de notre pèlerinage spirituel, il nous rappelle que 

vers Dieu, on doit aller lentement, pas à pas, qu’il faut prendre le 

temps de vivre notre chemin.  

Avec sa coquille sur le dos - dans laquelle il se replie volontiers - 

il nous dit que nous ne devons 

pas oublier de bâtir notre maison intérieure et de nous y 

réfugier régulièrement dans le silence.  

Laurent Delvaux nous a laissé nombre d’autres œuvres, 

dont la célèbre Conversion de saint Paul, œuvre classée, 

les diverses statues, Pépin, Itte, saint Pierre, saint Paul, saint 

Jacques, saint André, les médaillons des quatre Pères de 

l’église.  



975 de vie – 21.02.2022 

34 

Quelques monuments funéraires intéressants ont été conservés, dont celui du chanoine Kersan, 

intéressante pierre polychrome de 1553, représentant l’arrestation du Christ.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Le panneau dit « de Charles-Quint », triptyque, élément de lambris 

provenant d’une chapelle, offert par Charles-Quint en 1548 à une 

abbesse.  

 

Le portail du marché, 

reconstitué à partir d’éléments 

récupérés après-guerre par 

Monsieur Patriarche.  

 

Citons aussi un Christ portant sa croix 

du début du XVIème siècle,  

 

et quelques peintures de Jean-Baptiste Lons, (XVIIIème).  

 

Ne négligeons pas le chœur des Dames 

qui servait à la célébration quotidienne 

des chanoinesses. Trente-deux stalles 

datées de 1566, démontées au XIXème, restaurées au 

XXème par les soins de Monsieur 

Patriarche. Le décor est parsemé 

d’éléments du répertoire païen de la 

Renaissance, atlantes, caryatides…  

Nous évoquerons aussi le nouvel orgue Colon, que nous avons 

régulièrement l’occasion d’entendre résonner.  

L’orgue est un instrument qu’on trouve essentiellement dans les églises 

mais aussi dans quelques salles de concert prestigieuses.  

 



975 de vie – 21.02.2022 

35 

 

L’orgue et le chant sont des éléments importants de la liturgie. 

L’instrument fait partie intégrale de la Collégiale. Il y reste à 

demeure. Depuis 975 ans ont retenti dans cette Collégiale et 

retentissent encore bien des musiques et des chants. 

La musique et le chant sont des lieux où l’homme s’exprime. Ils 

peuvent aussi être des chemins vers Dieu.  

L’orgue participe à la dimension spirituelle de ce lieu, et cela, même quand on ne l’entend pas. 

Quand on entre dans la Collégiale, le regard est attiré par les orgues grâce à sa position quelque 

peu surélevée. L’orgue, par sa seule présence, invite déjà nos esprits à s’élever. Que dire alors 

quand il déploie tout son potentiel musical ! 

 

Dans le chœur oriental, nous pouvons admirer un support de châsse 

gothique, en pierre. Il disparut au XVIIIème, mais pu être reconstitué en 

1908 avec les débris retrouvés. On peut y relever plusieurs éléments du 

XIIIème. Au début du XXème siècle, il se trouvait derrière le maître-autel.  

Il est surmonté d’un coffre en aurichalque ou cuivre jaune, destiné à 

abriter la châsse du XIIIème. En effet, celle-ci était cachée toute l’année et 

n’était montrée qu’à l’occasion du Tour Sainte Gertrude. Cette disposition 

permettait aux pèlerins de processionner sous la châsse, au niveau des 

alloirs et de la crypte, et ce sans gêner les offices.  

Au XIVème siècle, la Collégiale était recouverte de peintures murales. 

Masquées au XVIIIème par des recouvrements de style « rocaille », 

elles furent remises à jour fin du XIXème, à l’occasion des travaux de 

rénovation évoqués plus haut. Plusieurs, malheureusement, furent 

détruites.  

Il n’en reste que deux témoins : le martyre de saint Laurent, sur le mur 

pignon Est de notre Collégiale, et le panneau de sainte Barbe, peu 

lisible, dans la chapelle de Notre Dame de l’Annonciation.  

Faut-il le rappeler, au Moyen-Âge, peu de personnes savaient lire ou 

écrire.  

Dès lors, le message évangélique devait passer par d’autres moyens, 

comme les peintures murales, les sculptures, les toiles…Nous en avons 

rencontré de nombreux exemplaires au cours de cette visite de nos 

murs : chaires de vérité, bas-reliefs divers, et d’autres encore que nous 

découvrirons plus tard.  

 

Une magnifique Vierge de l’Annonciation mérite aussi notre 

attention. Elle est attribuée à l’atelier Borman de Louvain, et datée de 

la fin du 15ème.  



975 de vie – 21.02.2022 

36 

A la sacristie, quelques peintures ont été récupérées après le 

bombardement, dont une copie d’une œuvre de Rubens, « David 

rencontre Abigaël » peint au milieu du XVIIème siècle par Frans 

Francken III. L’original de cette œuvre se trouve au National Art 

Museum de Washington DC.  

 

A la sacristie sont aussi 

conservés nombre de 

manuscrits, et livres de 

chants, datant généralement 

du XVIème au XVIIIème siècle.  

Nous ne pouvons pas cacher 

que certaines chanoinesses 

s’ennuyaient ferme pendant les offices … 

Sont aussi conservées à la 

sacristie les châsses de Itte 

et Pépin, du XVIIIème 

siècle, et une chape 

liturgique du XVIème 

brodée d’or. 

 

Jusqu’au XVIIIème siècle, un jubé transversal barrait la nef. Il 

en subsiste quelques fragments dont des statues que vous 

pouvez admirer dans la salle impériale, au sommet de l’avant-

corps, et aussi au musée de Nivelles, musée qui abrite de 

nombreux objets relatifs à notre collégiale.  

 

 

L’ancien autel dit « de l’Incarnation » trône au 

mur du fond de la nef latérale 

Sud.  

On y trouve une série de bas-

reliefs en albâtre, les miracles 

attribués à sainte Gertrude 

entourant l’Adoration des Bergers, disposition après restauration. 

L’ensemble est surmonté d’un retable à la mémoire de la chanoinesse 

Catarine Doÿenbrugghe, retable daté du 27 septembre 1646. 

Deux peintures représentant la Vierge et le Christ intercédant pour une 

âme du purgatoire (Van Thulden, 1647) et la Transfiguration (Dumesnil 

1760) sont également visibles.  



975 de vie – 21.02.2022 

37 

Divers monuments funéraires du XVIIème ornent le bras Sud 

du transept oriental. C’est sur l’autel de droite que se 

trouvaient les bas-reliefs de Thonon, avant-guerre.  

 

Dans le bras Sud du transept oriental, 

on peut admirer un triptyque 

représentant le sacre de saint 

Norbert, peint dans la seconde 

moitié du XVIème siècle par Pierre 

Pourbus.  

On voit sur le panneau de gauche le 

martyre de saint Jean, et, à droite, la lapidation de saint Etienne. Au verso, les deux donateurs.  

Une pièce exceptionnelle est constituée par notre char 

de procession des reliques de sainte Gertrude. 

On trouve, à la date de 

1450, une commande du 

chapitre pour une 

peinture du char qui était 

à l’époque entièrement 

polychrome. Il existait 

donc déjà à cette époque.  

C’est sans doute un des plus anciens chars processionnels de 

Belgique, sinon d’Europe.  

Jusqu’à la fin du XVème siècle, il était muni d’un orgue alimenté par des soufflets reliés à un 

essieu. On n’a plus aucune trace de cet équipement.  

Le caisson inférieur était garni de 24 panneaux, enlevés en 

1854. Ces panneaux dont nous avons déjà vu certains 

exemplaires, représentaient les miracles de sainte Gertrude. Ils 

ont été peints par Jacob Soudiaus vers 1460, un élève de Roger 

de la Pasture (Rogier Van Der Weiden). Il en reste 21 sur les 

24, assez abîmés. Deux exemplaires sont actuellement prêtés au 

musée des Manuscrits des Ducs de Bourgogne à Bruxelles.  

 

Chaque panneau est séparé des autres par des 

montants représentant divers personnages, tandis 

que le caisson supérieur est garni de notables hauts 

placés, rois, empereurs, …Quatre statues d’anges 

sont disposés aux quatre coins du char.  



975 de vie – 21.02.2022 

38 

Chaque année, le premier dimanche après la saint 

Michel, le char, surmonté de la châsse, entame son 

périple autour de Nivelles. Tiré par six chevaux en 

ligne, il parcourt dix-sept km à travers monts et 

vaux. Ce tour, dont la première trace remonte à 

1276 commémorerait peut-être le voyage de 

l’abbesse, parcourant son domaine.  

 

 

Notre périple ne peut passer sous silence la chapelle-tribune 

sainte Gertrude où sont exposés les vestiges de la châsse du 

XIIIème, récupérés et partiellement restaurés après le 

bombardement.  

On y trouve une colonne, dite « trou de sainte Gertrude » ou 

« colonne du péché mortel ». Celui qui pouvait s’y glisser devait 

être nécessairement en état de grâce … 

Les vestiges de la châsse du 13ème constituent sans doute les pièces les plus précieuses de 

notre Trésor. Elles attirent nombre de visiteurs chaque année.  

En 1272, le chapitre passe commande d’une châsse 

permettant de conserver les précieuses reliques de 

sainte Gertrude.  

Elle est livrée en 1298. 

Elle avait la forme 

d’une église 

cruciforme présentant 

une nef de près de 

deux mètres de long, 

traversée par un 

transept à deux pignons, comme on peut le voir d’abord sur une 

copie en plâtre confectionnée au début du XXème siècle, et sur la 

copie réalisée par l’orfèvre Ibens en dommage de guerre.  

 

Copie d’Ibens 

Ce reliquaire était un des plus grands jamais 

réalisés. Il reproduisait dans tous ses détails 

l’architecture gothique rayonnante du XIIIème 

siècle.  

En 1995 et 1996, la Fabrique d’église a 

contribué à une véritable résurrection de la 

châsse, restauration des pièces, et expositions 

au Schnütgen-Museum de Cologne et au Musée de Cluny à Paris, avant le retour dans notre 

Collégiale.  



975 de vie – 21.02.2022 

39 

Cette œuvre majeure justifierait une conférence spécifique. Pourquoi pas en 2026, trentième 

anniversaire de son retour dans nos murs ?  

 

Montons d’un niveau  

On y trouve ce qu’on pense être les anciennes prisons… 

Rappelons que l’abbesse était le seigneur du lieu … 

 

 

La salle dite « impériale » permet la 

visite des derniers trésors de la 

Collégiale. On ne sait pas à quoi servait 

cette salle au Moyen-Âge. Lieu de 

réunion ?  

Elle fut fortement impactée par le 

bombardement, et, notamment par la 

chute du clocher qui emporta une partie 

de sa base.  

Elle a été restaurée et abrite quelques 

belles pièces rescapées de l’enfer, des 

statues du XVIème et XVIIème siècle, une 

copie de la châsse du XIIIème, réalisée à partir d’une copie en plâtre réalisée au XIXème et 

conservée dans la chapelle tribune nord.  

Plus haut encore, on peut admirer le carillon, et ses 49 

cloches, carillon qui sonne toutes les demi-heures, sans 

compter les concerts d’été, organisés par Robert 

Ferrière, notre carillonneur.  

L’usage des cloches est très ancien. 

Du clocher d’une église, elles sont d’abord et avant tout 

un appel à la prière. Les cloches annoncent aussi les 

événements de la vie paroissiale, messes, baptêmes, 

mariages, fêtes, enterrements.  

Avant de pouvoir utiliser des cloches, on recourait à un simandre, plaque de bois que l’on 

frappait avec un maillet, procédure encore en usage dans certains monastères d’Orient. 

Rappelons qu’au Moyen-Âge, les cloches avaient aussi pour fonction d’alerter la population en 

cas de danger. 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

40 

Last but not least, n’oublions pas la châsse moderne, réalisée en 1982 par Roulin, châsse qui 

sort chaque année au Tour.  

Celle-ci contient les reliques de sainte Gertrude et peut être disposée dans trois positions. Ces 

positions correspondent à différentes situations associées à des temps liturgiques particuliers. 

Dans la première position, la châsse s’offre au regard en un 

parallélépipède étroit mis en hauteur. Le haut est marqué par la 

représentation fragmentaire du corps terrestre de la sainte enveloppé 

dans un linceul. 

Ce corps terrestre rappelle notre condition humaine et mortelle. 

« Souviens-toi que tu es poussière… » 

La châsse est mise dans cette position pendant le temps du Carême.  

C’est dans cette position qu’elle peut être transportée à bras d’hommes. 

 

 

La deuxième position suggère la silhouette de l’ancienne châsse du XIIIème siècle, en forme 

d’église. 

Elle contient sur les flancs des reliefs d’argent 

portant le nom de sainte Gertrude en différentes 

langues et des reliefs représentant des objets de la 

vie quotidienne. 

La châsse est dans cette position lorsqu’elle est 

posée sur le char pour le Tour et toute l’année sauf 

pendant les temps du Carême, de Pâques et 

pendant l’octave du Tour. 

 

La troisième position forme un parallélépipède 

plus bas et plus large obtenu par le relèvement des 

parties latérales avec l’apparition d’un corps 

glorieux de la sainte. 

Ce corps nous rappelle la promesse de vivre en 

ressuscité à l’instar de ce corps glorifié. Nous 

serons à la fois nous-mêmes mais complètement 

transformés. 

 

Manifestement, Roulin avait deviné quel serait le hobbit 

préféré de notre pasteur ! 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

41 

Comment, en quelques pages, résumer l’histoire presque millénaire de notre Collégiale ?  

 

Maintes fois blessée, elle s’est toujours remise 

de ses plaies. Il faut souligner que les 

restaurateurs ont eu soin de ne pas masquer 

celles-ci.  

Ils appliquaient ainsi la philosophie du Kin Su 

Chi, l’art japonais de mettre en valeur les 

brisures d’un objet plutôt que de les masquer.  

 

 

 

Cette philosophie ne rejoint-elle pas l’Evangile ? 

Le Christ ressuscité n’a-t-il pas gardé les marques de la passion ? 

N’est-ce pas par la guérison de nos blessures que l’Esprit nous remet en 

route et nous fait grandir dans la Foi ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Albert-Marie DEMOITIE 

Jean-Paul ETIENNE 

 

 

 

 

 

 



975 de vie – 21.02.2022 

42 

 

Sources bibliographiques et photographiques  

 

• L’Abbaye de Nivelles, des Origines au XIVème siècle, J. J. HOEBANX, Bruxelles, 1952 

• Vie de Charlemagne, EGINHARD, Les Belles Lettres, Paris, 2014 

• Sainte Gertrude de Nivelles, Culte, Histoire, Tradition, Emmanuel COLLET, 1985 

• Clefs pour visiter la Collégiale Sainte-Gertrude de Nivelles, Chirel BW, Marie-Astrid 

COLLET, 1996 

• Images et propagande au XVème siècle – Jacob Soudiaus et les peintures du char de 

sainte Gertrude à Nivelles, Véronique BÜCKEN, Revue Belge d’Archéologie et 

d’Histoire de l’Art, Bruxelles, LXXXIV, 2015 

• Les églises mosanes du XIème siècle, Luc-Fr. GENICOT, Publications Universitaires de 

Louvain, Louvain, 1972 

• Les sanctuaires mérovingiens et carolingiens de l’abbaye de Nivelles, Claudine 

DONNAY-ROCMANS, de « de la Meuse à l’Ardenne », n° 29, 1999 

• Visite de la Collégiale sainte Gertrude de Nivelles, Jean-Paul ETIENNE, 1997 

• Rapport Médico-légal et Anthropologique, Michel PIETTE, médecine légale (Gent), 

Philippe LEFEVRE, anatomiste, Jean-Paul BEAUTHIER, médecine légale (Charleroi), 

19 février 2003 

• La revue « Rif tout dju » 

• Le Cercle Royal Photographique « Entre Nous »  

 

 

Vous pourrez revivre en détail la conférence du 21 février 2022, agrémenté des intermèdes 

musicaux, orgue et chants, sur le site www.upnivelles.be.  

 

http://www.upnivelles.be/

